st. f(\\arien

OFFENE KIRCHE AM MARKT

Predigt am 28.12.2025
(1. Sonntag nach Weihnachten)

zu Hiob 42,1-6 und Lukas 2,25-38
gehalten von Pastor Matthias Bochow
in der ev.-luth. Marienkirche Osnabrick

Predigt

Eben haben wir Simeon, den uralten Propheten am Tempel in
Jerusalem gehort. Simeon hatte eine lange Geschichte mit seinem
Gott, grofse Hoffnungen haben ihn sein Leben begleitet, manche
wurden enttiuscht. Aber die eine, die grofse Hoffnung erfillte sich:
Kaum fassen konnte er es, dass er Jesus, Gottes Sohn sieht, bevor er
stirbt.

Und jetzt eine andere Stimme: Hiob. Auch er alt, auch er mit einer
langen Gottesgeschichte, mit enttduschten und erfillten Hoffnungen.
Wir horen das Ende seines Buches:

[1] Und Hiob antwortete dem Herrn und sprach:

[2] Ich erkenne, dass du alles vermagst, und nichts, das du dir
vorgenommen, ist dir zu schwer.

[3] Du sprachst: »Wer ist der, der den Ratschluss verhiillt mit Worten
ohne Verstand?« Darum hab ich ohne Einsicht geredet, was mir zu
hoch ist und ich nicht verstehe.

[4] Ich sprach: »So hore nun, lass mich reden; ich will dich fragen,
lehre mich!«

[5] Ich hatte von dir nur vom Horensagen vernommen; aber nun hat
mein Auge dich gesehen.

[6] Darum gebe ich auf und bereue in Staub und Asche.

EV.-LUTH. KIRCHENGEMEINDE ST. MARIEN OSNABRUCK
MARIENSTR. 13/14 & 49074 OSNABRUCK & STEUER-ID 66/ 200/ 21321
(0541)28393 & KV.ST.MARIEN.OSNABRUECK@EVLKA.DE & ST-MARIEN-0S.DE
Geschiftlich: IBAN DE75 2655 0105 0000 0145 55 ¢ BIC: NOLADE22XXX
Spende: IBAN DE 77 2655 0105 0000 6989 51 & BIC: NOLADE22XXX



2
Hiob blickt zuriick. Lassen wir ihn selbst zu Wort kommen:

Ich sitze noch immer auf der Asche.

Auch wenn die Geschichte jetzt an ihrem Ende angekommen ist, auch
wenn man spater in eurem Gottesdienst nur noch die letzten Sitze
liest, da, wo alles ,,gut ausgeht®: Ich sitze da. Ich splire den Staub auf
der Zunge, die Scharfe im Hals.

Und ich spire auch diese andere Schirfe, die man nicht aushusten
kann: die der Worte, die mir ins Gesicht gesagt wurden. Die weh taten.
Die immer noch weh tun.

Drei Freunde. Drei Menschen, die es gut meinten.

Sie kamen, setzten sich zu mir, schwiegen eine Weile — und dann
begannen sie zu reden. Als hatten sie die Welt verstanden. Als wéare
Gott ein Rechenexempel.

,Hiob“, sagten sie, ,,Gott ist gerecht. Also passt dein Leid irgendwo
hinein. Such die Schuld. Such den Fehler. Es muss einen geben.“
Sie nannten es Frommigkeit.

Ich nannte es: Gewalt mit freundlicher Stimme.

Ich war nicht still. Ich habe nicht genickt. Ich habe mich nicht ergeben.
Ich habe widersprochen, argumentiert, gekdmpft. Ich habe Gott
angeklagt. Ich habe gesagt: Das ist nicht gerecht. Das passt nicht
zusammen. Und wenn ihr mir Gott so erklart, dann ist euer Gott zu
klein.

Ich wollte eine Antwort. Eine Begrundung. Eine Erklarung, die mir das
Atmen wieder erlaubt.

Und dann — das ist der Skandal meiner Geschichte — dann antwortet
Gott tatsachlich.

Aber nicht so, wie ich es erwartet hatte.

Nicht mit einer Liste. Nicht mit einem Urteilsspruch. Nicht mit einem
sauber sortierten ,,Darum®.

Sondern mit Weite. Mit Wind. Mit einer Bilderflut, die mich aus
meinem engen Gerichtssaal hinauszieht. Sterne. Meer. Schnee. Tiere.
Geburten. Chaos. Ordnung. Zartheit. Wildheit.

Ich merke: Ich habe versucht, den Ozean in einen Eimer zu fillen.
Ich habe tber Gott gesprochen, als konnte ich ihn festlegen. Als séfse
ich iber ihm. Dabei sitze ich vor ihm.

Und ich hoére mich sagen, leise zuerst, dann klarer:



3

»,lch habe ohne Einsicht geredet, von wunderbaren Dingen, die ich
nicht kannte.“

Und dann dieser Satz, der mir selber wie ein Einschnitt vorkommt —
als wiirde etwas in mir neu sortiert:

,»,Bis dahin kannte ich dich nur vom Horensagen. Doch jetzt hat mein
Auge dich wirklich gesehen.”

Verstanden habe ich dich immer noch nicht. Wie konnte ich es?
Aber: Jetzt bin ich dir begegnet.

Und ja: Da ist in mir etwas, das zurucktritt. Nicht feige. Nicht
gebrochen. Sondern zurechtgeruckt.

Ich sage: ,Ich war’s.“

Nicht im Sinn: Ich bin an allem schuld.

Sondern: Ich habe geredet, als hatte ich den Gesamtuberblick. Ich habe
Gott in meine Maifsstabe gepresst.

Und ich sage noch etwas, was viele falsch horen:

»,lch lasse mich trosten, so wie ich bin — Staub und Asche.

Staub und Asche. Trotzdem: Ich mache mich damit nicht klein.

Ich bin nur ehrlich. Ich bin ein Mensch. Begrenzt. Endlich.

Und zugleich ist es eine Zumutung an Gott: Wenn du Gott bist — dann
troste mich nicht erst, wenn ich wieder ,,richtig“ bin. Tréste mich so,
wie ich bin. Mit meinem Staub. Mit meiner Asche.

,Lobt Gott, ihr Christen alle gleich, in seinem hochsten Thron,
der heut schliefst auf sein Himmelreich und schenkt uns seinen Sohn. “

Simeon antwortet:

Ich kenne dieses ,,vom Horensagen®.

Der Tempel ist voll davon.

Man kann dort sein Leben verbringen zwischen Schriftrollen und
Kommentaren, zwischen Auslegung und Gegenauslegung — und Gott
bleibt dabei doch oft eine These, ein Streitpunkt, ein System.

Ich habe gewartet.

Lange.

Das ist nicht romantisch. Denn: Warten macht mide. Warten macht
dinnhautig. Warten macht manchmal zynisch.

Und nattiirlich haben wir geredet. Wie sollte es anders sein?

Wir haben diskutiert, wann Gott endlich handelt. Wie er sich zeigt.



4

Woran man ihn erkennt. Ob er mit Macht kommt, ob er die
Verhaltnisse umstiirzt, ob er die Falschen endlich zurechtweist.
Manche waren sicher: Das muss so sein. Andere waren sicher: Nein,
anders.

Und wihrend wir redeten, wurden wir alt.

Und irgendwann ertappte ich mich dabei, dass ich Gott nur noch in
meinen eigenen Erwartungen suche. Dass ich ihn festlege, ohne es zu
merken.

Dann kam dieser Tag.

Kein Sturm. Kein Donner. Kein Spektakel.
Ein Paar. Furchtbar arm. Miide. Ein Kind.
Ein Saugling.

Nichts, was unsere Debatten gewinnt.
Nichts, was ein ,,Beweis“ ware.

Und trotzdem: In mir sprang etwas an wie eine Saite. Nicht, weil ich
kluger war als die anderen. Nicht, weil ich besser gerechnet hatte.
Sondern weil Gott mir die Augen offnete.

Ich nahm dieses Kind auf den Arm — und ich wusste: Das ist er.
Intuitiv. Argumente brauchte ich nicht. Das hier war mehr. Es war
wirklich.

Und ich sagte, ohne dass ich es vorher geplant héitte:
»,Meine Augen haben deinen Heiland gesehen.“

Wie bei dir, Hiob. Nicht: Ich habe es verstanden.
Sondern: Ich habe ihn gesehen.

Und dann sagte ich den Abschiedssatz:

,Herr, nun lasst du deinen Diener in Frieden fahren.“

Nicht, weil mir alles egal ware. Sondern weil Gott in diesem kleinen
Menschen nicht nur ,,da“ war — sondern sich gebunden hat. An unsere
Wirklichkeit. An unsere Schwéache. An unsere Zeit.

»Er dufsert sich all seiner G’'walt, wird niedrig und gering,
nimmt an sich eines Knechts Gestalt, der Schopfer aller Ding. “

Hiob blickt voraus:



5

Wenn ihr meine Geschichte nur als Moral erzahlt, dann macht ihr sie
klein.

Dann wird aus meinem letzten Kapitel eine fromme Klappe: ,,Siehst
du, am Ende soll man einfach still sein.*

Nein.

Ich werde weiter reden.

Ich werde weiter protestieren, wenn Menschen unschuldig leiden.
Wenn man ihnen fromme Erklarungen tiberstilpt wie einen Sack.
Wenn man Leid in ein Weltbild presst, damit es einem selbst wieder
sicher ist.

Ich bleibe einer, der die Zihne zeigt — da, wo es notig ist.

Aber ich habe gelernt, dass es einen Ton gibt, der aus dem
Rechtbehalten-miissen kommt.

Und einen Ton, der aus der Wahrheit kommt.

Der erste macht hart.

Der zweite macht klar.

Ich werde weiter ,,Nein® sagen, wo man ,Nein“ sagen muss. Aber ich
werde versuchen, es nicht vom Richterstuhl aus zu sagen.

Denn ich habe gemerkt: Ich bin nicht Gott.

»Staub und Asche® — das ist kein Ruickzug ins Schweigen. Sondern: ein
Schritt zurtuck, damit Gott grofser sein darf als meine Satze tiber ihn.

Und vielleicht ist das das Schwerste, was ein Mensch lernen kann:
deutlich reden — und dennoch trostbar bleiben.

entschieden sein — und dennoch korrigierbar.

Klarheit haben — und dennoch nicht verhéarten.

»Er wird ein Knecht und ich ein Herr: das mag ein Wechsel sein!
Wie kann es doch sein freundlicher, das Herze Jesulein!“

Und Simeon? Auch er blickt voraus, bis in unsere Zeit:

Ich werde gehen, ja.

Aber ich gehe nicht in die Leere.

Ihr bleibt.

Und ihr werdet weiter warten.

Ihr werdet warten auf Frieden. Auf Gerechtigkeit. Auf Heilung.

Ihr werdet warten auf Nachrichten, die nicht wieder alles zerreifsen.
Ihr werdet warten auf ein Wort, das nicht spaltet.



6

Ihr werdet warten — und manchmal werdet ihr miide werden so wie
ich.

Und ihr werdet versucht sein, eure Hoffnung an grofse Zeichen zu
hangen.

An sichtbare Siege. An eindeutige Losungen. An klare Mehrheiten.
Ich kann euch nur das weitergeben, was ich gesehen habe:

Gott kommt so, dass man ihn verpasst, wenn man nur nach Groéfse
sucht.

Gott kommt klein.

Gott kommt verletzlich.

Gott kommt in eine Handflache, in ein Gesicht, in ein Kind.

Und wenn ihr ihn dort einmal erkannt habt, dann kann eure Hoffnung
anders werden: nicht lauter, aber tiefer.

Nicht triumphal, aber standfest.

Nicht naiv, aber unzerstorbar.

Denn ich habe nicht gesagt: Jetzt ist alles gut.

Ich habe gesagt: Jetzt habe ich gesehen.

Und dieses Sehen tragt.

,Ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zum Preis deines Volkes
Israel®, habe ich gebetet. Ein Licht. Kein Flutlicht.

Ein Licht, das flackert. Das man schiitzen muss. Und das trotzdem
weiterleuchtet.

Und wenn ihr jetzt wieder hinausgeht in eure Tage — zwischen den
Jahren, hinein in ein neues Jahr — dann nehmt das mit:

Redet. Klart. Widersprecht. Schweigt nicht, wo Schweigen Unrecht
schitzt.

Aber tretet einen Schritt zurick, damit Gott Gott bleibt. So wie Hiob.
Und wartet. Haltet aus. Gebt die Hoffnung nicht preis, auch wenn die
Welt schreit.

Und sucht Gott nicht nur im Grofsen. Manchmal liegt er in einem Kind.
Manchmal in Brot und Wein. Manchmal in einem Blick. So wie Simeon.

Denn die beiden haben nicht alles verstanden.
Aber sie haben gesehen.
Amen.

(Pastor Matthias Bochow — es gilt das gesprochene Wort)



st. f(\arien

OFFENE KIRCHE AM MARKT

EV.-LUTH. KIRCHENGEMEINDE ST. MARIEN OSNABRUCK
MARIENSTR. 13/14 & 49074 OSNABRUCK & STEUER-ID 66/ 200/ 21321
(0541)28393 & KV.ST.MARIEN.OSNABRUECK@EVLKA.DE & ST-MARIEN-0S.DE
Geschiftlich: IBAN DE75 2655 0105 0000 0145 55 & BIC: NOLADE22XXX
Spende: IBAN DE 77 2655 0105 0000 6989 51 & BIC: NOLADE22XXX



