st. f(\\arien

OFFENE KIRCHE AM MARKT

Predigt am 26.12.2025
(2. Weihnachtsfeiertag)
Zur Arie ,,Flof3st mein Heiland“

aus dem Weihnachtsoratorium von J.S. Bach
gehalten von Pastor Matthias Bochow
in der ev.-luth. Marienkirche Osnabriick

Predigt

Liebe Gemeinde, zur Feier des Tages heute mal eine Predigt tiber die
Musik, die uns durch diesen Gottesdienst hindurch begleitet: das
Weihnachtsoratorium von Johann Sebastian Bach. Und da man
schlecht tiber zweieinhalb Stunden dicht gepackte Musik predigen
kann - ein Stiick daraus. Eine meiner liebsten Arien. Eine Arie, die
wirklich sinnvoll nur in einer gotischen Hallenkirche mit ordentlich
Echo aufgefiihrt werden kann. Und was fur ein Glick, dass Carsten
Zundorf, Majka Wiechelt, Tochter Jiska und all die anderen beteiligten
Musiker das moglich machen. Denn gleich nach der Predigt werden
wir das horen, wovon ich jetzt zu predigen versuche: die Echo-Arie aus
Bachs Weihnachtsoratorium.

Und vielleicht ist das ja genau richtig so. Denn Weihnachten ist, wie
wir eben gehort haben, ein Fest fiir die Sinne. Aber ein Sinn steht
heute im Mittelpunkt: das Horen. ,,Das Wort ward Fleisch®, sagt
Johannes — und man koénnte erganzen: Das Fleisch beginnt zu
sprechen. Gott wird nicht nur sichtbar, er wird horbar. Er kommt uns
als Stimme entgegen. Und manchmal — gerade in Bachs Musik -
kommt er uns entgegen wie ein Echo: leise, aber eindeutig. Ein Ja, das
wir uns selbst nicht geben konnen.

EV.-LUTH. KIRCHENGEMEINDE ST. MARIEN OSNABRUCK
MARIENSTR. 13/14 & 49074 OSNABRUCK & STEUER-ID 66/ 200/ 21321
(0541)28393 & KV.ST.MARIEN.OSNABRUECK@EVLKA.DE & ST-MARIEN-0S.DE
Geschiftlich: IBAN DE75 2655 0105 0000 0145 55 ¢ BIC: NOLADE22XXX
Spende: IBAN DE 77 2655 0105 0000 6989 51 & BIC: NOLADE22XXX



2

Aber vielleicht am besten von Anfang an. Den jubelnden Eingangschor
s,Jauchzet, frohlocket“ haben wir noch im Ohr. Ein Weckruf: Wach auf.
Hor hin! Jesus ist geboren. Der Heiland der Welt. Jauchzet, frohlocket!

Die ersten Kantaten des Oratoriums erzahlen dann die
Weihnachtsgeschichte nach Lukas: Maria und Josef, Bethlehem, das
Kind, die Krippe. Die Engel, die Hirten, die Anbetung. Grofse Bilder.
Groifse Bewegung. Grofse Musik.

Und dann, mitten in diesem Werk, steht eine Kantate, die aus dem
Rahmen fallt: der vierte Teil. Er wurde urspringlich komponiert fur
den 1. Januar 1735 — also fir den Tag der Namensgebung Jesu, acht
Tage nach seiner Geburt. Diese Kantate klingt anders. Der Ton ist
gedeckter, zurickgenommen. Kein lauter Jubel. Keine Pauken. Keine
Trompeten. Und nur hier werden — als besondere Farbe — zwei Horner
eingesetzt. Ein anderer Glanz. Nicht der Glanz der Sieger, sondern der
Glanz der Nahe.

Und die biblische Grundlage dieser Kantate ist ein einziger Vers. Lukas
2,21: Und als acht Tage um waren und er beschnitten werden sollte,
gab man ihm den Namen Jesus, welcher genannt war von dem Engel,
ehe er im Mutterleib empfangen war.

Ein einziger Vers — und Bach macht daraus eine ganze Kantate.
Warum? Weil in diesem einen Vers etwas steckt, das Weihnachten in
die Wirklichkeit holt. Er bekommt einen Namen. Er bekommt
Geschichte. Er bekommt Zugehorigkeit. Er wird hineinverwoben in
einen Bund, in ein Volk, in ein Leben, das nicht aus Zuckerwatte
besteht, sondern aus Fleisch und Blut.

Wir feiern diese Kantate heute am 2. Weihnachtstag, weil es
theologisch passt: Weihnachten geht weiter. Weihnachten ist Gottes
Entschluss, wirklich da zu sein und bei uns zu bleiben. Und wer
wirklich Mensch wird, der geht auch die Wege, die dazugehoren:
Namen, Zugehorigkeit, Verwundbarkeit. Gott kommt nicht nur ,zu
Besuch®. Er bleibt.

Und damit sind wir beim Namen. Der Name Jesus bedeutet: ,,Gott
rettet.“ Jehoschua/Jesus. Gott rettet. Das ist Programm. Von der
Krippe bis zum Kreuz wird Jesus tun, was sein Name sagt. Er rettet. Er
heilt, er richtet auf, er nimmt an. Menschen werden sich durch ihn



3

gerettet fihlen: aus Angst, aus Schuld, aus Einsamkeit, aus dem
Geflihl, nicht zu gentigen.

Und es gibt noch einen zweiten Namen, von dem wir heute horen:
Immanuel. Gott mit uns. Auch das ist eine Zusage. Jesaja hat sie
ausgesprochen — und Bach lasst sie in Kantate IV gleich vor der Echo-
Arie noch einmal aufleuchten: ,,Immanuel, o siifses Wort...“

Martin Luther hat dazu einmal in einer Weihnachtspredigt gesagt: ,Er
heifst Immanuel, nicht: wir mit Gott, sondern umgekehrt: Gott mit uns.
Wir kénnen nicht zu ihm kommen, darum muss er zu uns kommen

und uns erlosen.”

Weihnachten ist: Gott kommt herunter, durch den l6chrigen Himmel
zu uns. Und damit wird der Name ,Immanuel® zur Uberschrift dieser
ganzen Kantate: Mit uns ist Gott.

Und jetzt — ganz bodenstindig — eine Frage: Wie ist das eigentlich mit
der Namensgebung? Wie geht es mir mit meinem eigenen Vornamen?

Meine Eltern haben vor finfzig Jahren gemeint, Matthias sei passend
fur mich. Der Name war damals beliebt; ich hatte zwei
Klassenkameraden, die auch so hiefsen. Heute begegnet er mir kaum
noch: In den letzten sechzehn Jahren habe ich weder einen Matthias
getauft noch konfirmiert. Aber ich kann mich gar nicht mehr ohne
diesen Namen denken. ,,Geschenk Gottes“ heifst er. Das hat mir schon
immer ein gutes, kraftiges Gefuhl gegeben — wer mochte nicht ein
Geschenk sein? Nur: Ich habe mir diesen Namen nicht ausgesucht. Er
wurde mir gegeben.

Und damit sind wir bei etwas sehr Grundsatzlichem: Ich habe mir
nicht ausgesucht, in welchem Land ich geboren werde. Mit welcher
Hautfarbe. In welche Familie. In welche Zeit. Es wurde tiber mich
entschieden, als ich selbst noch nicht entscheiden konnte.

Von Kurt Marti stammt dieses Gedicht:

Ich wurde nicht gefragt bei meiner geburt und die mich gebar wurde
auch nicht gefragt beiihrer geburt niemand wurde gefragt ausser
dem EINEN und der sagte ja.

Das ist Weihnachten in einem Gedicht: Einer sagt Ja. Einer sagt Ja zu
uns. Einer sagt Ja zur Welt. Und dieses Ja beginnt mit Gottes
Entscheidung.



4

In der Bibel sind Namen oft nicht einfach Etiketten, sondern Deutung.
Adam heifst ,Mensch®, Eva ,,Mutter®. Abraham: , Vater vieler®. Samuel:
,von Gott erbeten®. Und Jesus heifst: , Gott rettet.“ Und Immanuel
heifst: ,,Gott mit uns.*

Wenn Maria und Josef dem Kind den Namen Jesus geben, dann ist das
ein Echo auf die himmlische Namensgebung durch den Engel: Du
sollst ihm den Namen Jesus geben! Und jetzt kommt eine der starksten
Briicken dieser Kantate: Auch unsere Namen wurden einmal in einem
Atemzug mit dem Gottesnamen genannt. Wann das war das? Bei
unserer Taufe!

Da wurde gesagt — und jetzt kann jeder und jede seinen und ihren
Namen einsetzen: ,Friederike oder Heike oder..., ich taufe dich in den
Namen Gottes, des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.*

Da wurde dein Name in Gottes Namen hineingesprochen. Und damit
dein Leben — von der Wiege bis zur Bahre. Denn am Grab wird einmal
ein anderer Satz gesprochen, aus Jesaja 43: ,Furchte dich nicht! Denn
ich habe dich erlost. Ich habe dich bei deinem Namen gerufen. Du bist
mein.”

Ich habe dich bei deinem Namen gerufen. Er ist mit dir. Mit deinem
Namen, mit deiner Biographie, die einen Anfang hat — und ein Ende.

Wie Jesu Leben auch: Carsten Ziundorf hat einmal ein wunderbares
Foto gemacht: Unsere Maria hier vorne mit dem Jesuskind auf dem
Arm von schriag unten und im Hintergrund, etwas unscharf, ist bereits
das Kreuz zu erahnen.

Dieses Kreuz scheint in der vierten Kantate auf: Jesus wird
beschnitten, leidet das erste Mal, eine Vorahnung auf das Leiden, das
ihn noch erwarten wird. Er lebt unser Leben. Und er stirbt unseren
Tod. Und damit taucht die Frage auf, die Bach so kiithn in die
Weihnachtszeit hineinlegt: Wie kann ich dann getrost leben? Und wie
kann ich getrost sterben?

,Mein Leben. Mein Sterben. — Ist mein Sterben mein Verderben?“

Das ist nicht die Frage, mit der man ublicherweise am 2.
Weihnachtstag nach Hause geht. Und doch: Die Frage ist da. Besonders
dann, wenn wir gerade jemanden verloren haben. Oder wenn
Krankheit ins Haus kommt. Oder wenn eine Nachricht uns trifft, die



5

uns plotzlich daran erinnert, wie dinn die Wand zwischen Leben und
Tod ist.

An einem Konfi-Nachmittag im November war es deutlich zu spiiren:
Fast jeder und jede hat schon einmal einen Menschen verloren, den er
liebt. Und viele treibt die Frage um: Warum lebe ich? Was geschieht
nach dem Tod? Wie gehe ich mit Trauer um?

Und einige von uns haben im vergehenden Jahr einen Menschen
verloren und zu Grabe tragen miissen. Und dann safsen wir da und
rangen um Worte. Die Arie, die wir gleich horen, wagt eine Antwort.
Die Frage ist: Muss ich Angst haben?

Und das Echo antwortet: Nein. Nein.

Sollt ich nun das Sterben scheuen? Nein, dein siifses Wort ist da! Oder
sollt ich mich erfreuen? Ja, du Heiland sprichst selbst ja.

Liebe Gemeinde, diese Arie ist als Gesprach zwischen zwei Stimmen
gestaltet. Meine Stimme und ein andere, das zunichst wie ein reines
Echo wirkt, aber dann wird klar: Es ist Gottes Antwort auf meine
Fragen.

Ganz am Ende singt der erste Sopran: ,,Ja, du Heiland sprichst
selbst...“ —und an dieser einen Stelle ist das Echo plotzlich gar kein
Echo mehr. Es vervollstandigt den Satz. Es spricht. Es sagt: ,,Ja.“

Das ist der Moment, in dem aus Kunst Verkiindigung wird. Da kommt
von aufden etwas zu mir. Ein Ja, das starker ist als mein inneres Hin
und Her.

Und dieses Ja hat einen Namen. Jesus. Gott rettet. Und dieses Ja hat
eine Gestalt. Immanuel. Gott mit uns. Und dieses Ja hat ein Echo in
unserem Glauben: das Amen.

Paulus hat das in einem Satz zusammengefasst, der schon am 4.
Advent zu horen war und der mir fiir diese Arie wie ein Schliissel
vorkommt:

,2Denn der Sohn Gottes ist nicht Ja und Nein gewesen, sondern es war
Jain ihm. Denn auf alle Gottesverheifsungen ist in ihm das Ja; darum
sprechen wir auch durch ihn das Amen, Gott zum Lobe.“



6

Weihnachten heifst: Gott sagt Ja. In die Welt hinein. In dein Leben
hinein. In deine Angst hinein. In deine Trauer hinein.

Und dann kann ich, jede und jeder fir sich, das tun, was ein Echo nicht
kann: antworten. Mit einem Amen.

Dieses Ja, das uns erreicht, wiinsche ich uns. Heute. Zwischen den
Tagen. In allem, was uns innerlich jubeln lasst. Und in allem, was uns
innerlich dunkel macht. Amen.

Nr. 38 Rez. ,Immanuel, o stifses Wort*

Immanuel, o stifses Wort!

Mein Jesus heifst mein Hort,
Mein Jesus heifst mein Leben,
Mein Jesus hat sich mir ergeben;
Mein Jesus soll mir immerfort
vor meinen Augen schweben.
Mein Jesus heifset meine Lust,
Mein Jesus labet Herz und Brust.

Jesus, du mein liebstes Leben,
meiner Seelen Brautigam,

der du dich fir mich gegeben
an des bittern Kreuzesstamm!

Komm! Ich will dich mit Lust umfassen,
mein Herze soll dich nimmer lassen,
Ach! So nimm mich zu dir!

Auch in dem Sterben sollst du mir
das Allerliebste sein;

in Not, Gefahr und Ungemach

seh ich dir sehnlichst nach.

Was jagte mir zuletzt

der Tod fiir Grauen ein?

Mein Jesus! Wenn ich sterbe,

so weifs ich, dafs ich nicht verderbe.
dein Name steht in mir geschrieben,
der hat des Todes Furcht vertrieben.



Nr. 39 Arie ,Flof3t, mein Heiland®

Flofst, mein Heiland, flof3st dein Namen
auch den allerkleinsten Samen

jenes strengen Schreckens ein?

Nein, du sagst ja selber nein. (Nein!)
Sollt ich nun das Sterben scheuen?
Nein, dein stifses Wort ist da!

Oder sollt ich mich erfreuen?

Ja, du Heiland sprichst selbst ja. (Ja!)

(Pastor Matthias Bochow — es gilt das gesprochene Wort)



st. f(\arien

OFFENE KIRCHE AM MARKT

EV.-LUTH. KIRCHENGEMEINDE ST. MARIEN OSNABRUCK
MARIENSTR. 13/14 & 49074 OSNABRUCK & STEUER-ID 66/ 200/ 21321
(0541)28393 & KV.ST.MARIEN.OSNABRUECK@EVLKA.DE & ST-MARIEN-0S.DE
Geschiftlich: IBAN DE75 2655 0105 0000 0145 55 & BIC: NOLADE22XXX
Spende: IBAN DE 77 2655 0105 0000 6989 51 & BIC: NOLADE22XXX



